
 

ותשפ"  שמות  שב"ק פרשת   © כל הזכויות שמורות  – ב " י שנה  – 622גליון  

 האם מלך שחוזר לכסאו נחשב חדש 

במדרש רבה )א ט( כתוב שמצרים אמרו  ויקם מלך חדש )א ח(  
אילולא   שבעולם  שוטים  להם  אמר  ישראל  את  שישמיד  פרעה 
ג'   מגדולתו  הורידהו  להם  שמע  שלא  כיון  חיים  היינו  לא  יוסף 
עמכם   הריני  רוצים  שאתם  מה  כל  להם  שאמר  עד  חודשים 
מלך   ויקם  וכתיב  חדש  מלך  נקרא  לפיכך  למקומו  אותו  והושיבו 

 חדש. 
והיינו שנקרא חדש על שהמליכהו מחדש, הקשה הרב מטשעבין  
איתא   )פ"ז ממלכים ה"ח(  נפסק ברמב"ם  וכן  )מד.(  שבגמ' סוטה 
כי יקח איש אשה חדשה לא יצא למלחמה פרט למחזיר גרושתו 
"חדש"   נקרא  לא  לקדמותו  מצב  שלהחזיר  הרי  לו  חדשה  שאין 

 ומדוע כאן שהחזירהו למלכותו נקרא "חדש" וצ"ע. 
 כרם חמד 

 מלך חדש ושם פיתום ורעמסס תלויים זה בזה 

בגמ' סוטה )יא.( איתא רב ושמואל  ויקם מלך חדש וגו' )א ח(  
 חד אמר חדש ממש וחדש אמר שנתחדשו גזירותיו. 

עוד איתא בגמ' שם פיתום ורעמסס רב ושמואל נחלקו חד אמר  
פיתום שמה ולמה נקרא שמה רעמסס שראשון ראשון מתרוסס  
פי   ראשון  שראשון  פיתום  נקרא  ולמה  שמה  רעמסס  אמר  וחד 

 תהום בלעו. 
ונראה   רעמסס,  או  פיתום  שמה  האם  נפק"מ  מה  להקשות  ויש 
זו בזו דכל חד כשיטתו ושפיר יש נפק"מ מה   לתלות המחלוקות 

 שמה.
עד   השבטים  שאגו  בנימין  את  יוסף  שכשלקח  איתא  במדרש 
שנפלה פיתום ורעמסס ולפי"ז לכאו' כדין צריכים בנ"י לבנות את  
מה   גזירה  ואי"ז  אבותיהם  שקילקלו  מה  לתקן  ורעמסס  פיתום 

 שפרעה גזר עליהם לבנותן שוב. 
נשבר שפיר   כלו'  ברם הניחא אם מה שאחר שבנו היה מתרוסס 
כפי   חזק  מספיק  בנו  שלא  באומרו  ושוב  שוב  שיבנו  פרעה  תבע 
הרי   בולעו  תהום  פי  היה  אם  אבל  ונופל  נשבר  ולכן  שהיה 
שישראל מבחינתם בנו כדין ורק שהקב"ה עשה שהקרקע תבלע  
אותם וא"כ אין בנ"י מחוייבים לשוב ולבנות לשוב ולבנות ושפיר  

 נחשב להם גזירות פרעה. 
סובר   גזירותיו  שנתחדשו  מ"ד  המכוון,  אל  נייתי  והשתא 
שרעמסס שמה ולמה נקראת פיתום כי פי תהום בלעו וא"כ בנ"י  
בעלמא   גזירה  היה  ושוב  שוב  לבנות  שהכריחם  ומה  כדין  בנו 
מחדש   היה  ויום  יום  שכל  ר"ל  גזרותיו  שנתחדשו  דס"ל  והיינו 
הגזירה לבנות למרות שלא היו מחוייבים, ומ"ד שהיה מלך חדש  
ראשון   שראשון  רעמסס  נקראת  ולמה  שמה  שפיתום  סובר 
מתרוסס והיינו שטען פרעה שאינו מחדש גזירותיו אלא מחייבם  
וא"כ   בשאגתם  הפילום  שאבותיהם  לפני  שהיה  כפי  חזק  לבנות 

 מש"כ חדש היינו מלך חדש ממש.
 מים יחזקאל 

איך שתיקתו של איוב גרמה לישראל להתחייב על  
 הממון 

י(   )א  לו  נתחכמה  עצה  הבה  באותה  היו  שלשה  איתא  בזוה"ק 
ויתרו, בלעם שיעץ נהרג יתרו שברח זכו בניו לישב   בלעם ואיוב 

את   אך  הקב"ה  לו  אמר  הממון  על  שאמר  איוב  הגזית  בלשכת 
דחרשין   חרש  יתרו  דחרשין  חרש  היה  בלעם  תנא  שמור,  נפשו 
ודחיל   דחכמין  חכימא  דחרשין  חרש  היה  איוב  דחכמין  וחכימא 

 חטאין.
הרי   הממון  על  אמר  שאיוב  אומר  הזוה"ק  איך  חדא  להבין  ויש 
בגמ' סוטה )יא( איתא שאיוב שתק, עוד יש להבין מדוע נמנו רק  
ועוד   לו,  נתחכמה  הבה  שאמר  עצמו  פרעה  נמנה  ולא  שלשתם 

 קשה מה ענין המעלות של כל אחד מהאנשים הללו לכאן. 
גרמה   ששתיקתו  אלא  שתק  איוב  שאכן  הענין  לפרש  ונראה 

 לישראל על הממון, ויתיישב הכל ובהקדם. 
זכאי   אומר  ואחד  חייב  אומרים  שנים  איתא  )כט.(  סנהדרין  בגמ' 
חייב שנים אומרים חייב ואחד אומר איני יודע מוסיפין כו' וכתב  
הרמב"ם )פ"ח מסנהדרין ה"ב ובנו"כ( שמותר להושיב מלכתחילה 
רביעי עמהם שאם אחד יאמר איני יודע יהא במקומו, וזה דוקא  

 בדיני ממונות אבל לא בדיני נפשות.
על   שיאמרו  ואיוב  יתרו  בלעם  את  הושיב  שפרעה  י"ל  ולפי"ז 
ישראל אם חייבים או זכאים והושיב את עצמו רביעי שאם אחד  
פרעה   ויהיה  יקרה  וכך  ובמידה  במקומו  יהא  יודע  איני  יאמר 
במקומו יוכלו לפסוק רק על הממון שרק בדיני ממונות נאמר דין  
עצמו   את  להוסיף  פרעה  והוצרך  שתק  ואיוב  ברח  יתרו  ואכן  זה, 
לדיני   רק  נגמר  ואולם  ובלעם  פרעה  ע"פ  לחיוב  הדין  ונגמר 

 ממונות. 
בלעם   את  תחילה  שאלו  אם  לדון  יש  שתק  שאיוב  שמה  אלא 
ויתרו מזכה   מחייב  שבלעם  ששמע  היינו  איוב  את  ואח"כ  ויתרו 
וגורם   יודע  איני  כאומר  דנחשב  לשתוק  לאיוב  היה  לא  וא"כ 
ב'   היו  וכך  כיתרו  לזכות  לו  היה  אלא  המחייב  פרעה  שנוסף 
והיו   פרעה  את  להוסיף  ואי"צ  חייב  אומר  ואחד  זכאי  אומרים 
מחייבים   ב'  והיו  נוסף  שפרעה  גרם  ששתק  וממה  זכאין  ישראל 
והיה זה רק חיוב על הממון וממילא שתיקתו נחשבת שאמר על  
שמור"   נפשו  את  "רק  לשטן  הקב"ה  שאמר  כפי  ונענש  הממון 
ולא   הממן  על  חיוב  לישראל  גרמה  ששתיקתו  מידה  כנגד  מידה 

 על הנפשות אף הוא נענש על ממונו ולא על נפשו. 
ברם אם דעתו של איוב נשמעה ראשונה היה מוכרח לשתוק ולא  
ויתרו   שבלעם  לחשוש  יש  יזכה  שאם  היה  וחשבונו  לזכות  יכל 
בנ"י   ויהיו  ואי"צ להוסיף את פרעה  חייב  אומרים  ב'  והוו  יחייבו 
חייבים אף על נפשות לכן העדיף לשתוק וכך אף אם בלעם ויתרו  
הממון   על  רק  לפסוק  ויוכלו  פרעה  את  להוסיף  יצטרכו  יחייבו 

 וינצלו ישראל בנפשות וא"כ לא צריך איוב להיענש. 
ויש להוכיח שאיוב נשאל שלישי דקיי"ל בסנהדרין )לב.( שבדיני  
וכאן   הגדול  אל  הקטן  מן  שואלים  כלו'  הצד  מן  מתחילין  נפשות 
דנו דיני נפשות וצריך להתחיל מן הקטן והקטן היה בלעם שהיתה 
לו רק מעלה אחת והשני היה יתרו שהיו לו ב' מעלות והשלישי  
ג' מעלות והתחילו לשאול מבלעם ואת איוב   היה איוב שהיו לו 
שאלו שלישי וא"כ לא היה לו לשתוק אלא לזכות ושתיקתו גרמה  
כל   נענש שלקחו  לכן  בממון  בנ"י  את  ולחייב  פרעה  את  להוסיף 

 ממונו. 
ובזה אתי שפיר שאין סתירה שבאמת איוב שתק אלא ששתיקתו 
נפשו   את  רק  לשטן  הקב"ה  אמר  לכן  הממון  על  שאמר  נחשבת 
שמור ושפיר שלא נמנה פרעה עמהם כי החלו בתור בי"ד של ג'  
אחרי   לו  נתחכמה  הבה  לומר  רביעי  בתור  רק  הצטרף  ופרעה 
להוכיח   נצרך  דזה  מעלותיהם  שנמנו  נמי  ושפיר  שתק,  שאיוב 

 שאיוב נשאל אחרון והיה לו לזכות ולא לשתוק. 
 מים יחזקאל 



 

האם היתה גזירת בי"ד לגרש נשותיהן, והאם עמרם  
 היה בכלל הגזירה 

)ב א(   )יב.(  וילך איש מבית לוי ויקח את בת לוי  בגמ' סוטה 
תנא עמרם גדול הדור היה כיון שראה שאמר פרעה כל הבן הילוד  
היאורה תשליכוהו אמר לשוא אנו עמלים עמד וגירש את אשתו  
עמדו כולן וגירשו נשותיהן אמרה לו בתו אבא קשה גזירתך משל  

 פרעה כו'. 
כך   לעשות  גזר  שעמרם  משמע  גזירתך  בתו  לו  שאמרה  ממה 
ובפרט לפי מש"כ רש"י )שם( שעמרם היה ראש הסנהדרין באותו  
הנשים   לגרש  בי"ד  גזירת  זו  שהיתה  א"כ  להקשות  ויש  הזמן, 
מדוע צריכים חז"ל להדגיש שעמרם עצמו נמי עמד וגירש אשתו  
בנ"י   על  גזרו  בי"ד  ואם  מבנ"י  חלק  היה  שהרי  שיגרשה  פשיטא 

 שיגרשו נשותיהם הרי שהוא נמי מחוייב לכך. 
ק"ל   בת  יוכבד  שהיתה  איתא  )קיט:(  ב"ב  בגמ'  שהרי  לפרש  ויש 
ובנס חזרה לנערותה שילדה את משה )ומה שילדה ג' שנים קודם  
את אהרן וו' שנים קודם את מרים היה נמי נס אך י"ל דסו"ס אחר  
והוצרכה לנס שחזרה לנערותה(,  לידת אהרן שוב חזרה לזקנותה 
בנים   ילדו  שלא  כדי  היתה  הנשים  לגרש  בי"ד  של  הגזירה  והרי 
פו"ר   בנות  שהן  נשים  על  רק  הגזירה  חלה  וא"כ  ליאור  שיושלכו 
ורק  פו"ר  בת  אינה  אשתו  שהרי  הגזירה  בכלל  היה  לא  ועמרם 
ולכן   לנערותה,  שחזרה  נס  נעשה  והחזירה  שגירשה  שאחר 
מדגישים חז"ל שאפי' שעמרם לא היה בכלל הגזירה מ"מ עמד  

 אף הוא וגירש את אשתו כמופת לרבים שינהגו כמותו. 
ואף לדעה שכשגירשה כבר היתה מעוברת ורק שלא הוכר עוברה  
ואפ"ה עמד   יגרשה תלד  דאף אם  הגזירה  בכלל  דלא היתה  ודאי 

 וגירשה כמופת לרבים ושפיר הדגישו זאת חז"ל. 
היתה    -)א.ה שלא  הראשונה  לשיטה  ב' השיטת,  על  לתמוה  ויש 

מחוייב   היה  לכאו'  דעדיין  להקשות  יש  העת  באותה  מעוברת 
הן   ק"כ  גיל  ילדה אחר  ב' פעמים  פו"ר שהרי  גזירת  לגרשה ע"פ 
חזרה   אהרן  לידת  שאחר  אף  וא"כ  אהרן  את  והן  מרים  את 
לזיקנותה היה לעמרם לחשוש ששוב תחזור לנערותה ותלד כפי 
לו   דהיה  והרי  משה  אם  קרה  שאכן  וכפי  פעמים  ב'  לה  שקרה 
צריך   לא  מדוע  קשה  ושוב  ולגרשה,  פו"ר  בכלל  שהיא  לחשוש 
להדגיש זאת ולפירוש השני שהיתה מעוברת נמי קשה דהא הם  
וא"כ אין לומר שמצד שהיתה מעוברת   ידעו שהיא מעוברת  לא 

 לא היה צריך מעיקר הדין לגרשה. 
ולפי פשוטו אי"צ לכל דבריו דמנין להכריח שהיתה זו גזירת בי"ד  
היו   ולא  גזירה  היתה  לא  פשוטו  לפי  דאדרבא  נשותיהן  שיגרשו 
מחויבים בכך ורק שעמרם מעצמו עשה כך ואחריו עשו כולם כי  
גירשה   שעמרם  חז"ל  ולכן מדגישים  הדור  גדול  עושה  שכך  ראו 
כך,   לעשות  לכולם  שגרמה  שלו  הנהגה  אלא  חיוב  זה  היה  דלא 
זו   שהיתה  להורות  אי"ז  הסנהדרין  ראש  שהיה  שפרש"י  ומה 
אחר   נמשכו  ישראל  כל  מדוע  לפרש  שבא  אלא  בי"ד  גזירת 

 הנהגתו ופירש שהיה ראש הסנהדרין(.
 משאת המלך 

 במה נחלקו התנאים אם קולו של משה היה כשל נער 

ו(   )ב  בוכה  נער  והנה  הילד  את  ותראהו  סוטה  ותפתח  בגמ' 
נער   כתוב  כי  המקרא  בביאור  נחמיה  ור'  יהודה  ר'  נחלקו  )יב:( 
עשית   א"כ  אמר  ור"נ  כנער  וקולו  ילד  הוא  סובר  ר"י  ילד  וכתוב 

 למשה בעל מום לכן פירש שעשתה לו אמו חופת נעורים. 
במחלוקת   תלויה  שמחלוקתם  מבריסק  הגרי"ז  קמיה  ואמרתי 
ורק מזרעו פסקה  היה כהן  רבינו  )קב.( האם משה  זבחים  שבגמ' 

 כהונה או שהיה לוי. 
הרי   לוי  הוא  דאם  לוי  שאינו  סובר  כנער  וקולו  ילד  שהיה  מ"ד 
לפני   קולם בשיר  צריכים להנעים  שהוא בעל מום שהרי הלויים 

 בקול   אלא  נפסלין  אין   דהלויים )כד.(    בחולין  ואיתא      המזבח

וא"כ בהכרח סובר שהיה כהן העובד במזבח ואינו נפסל כשקולו  
המנויים   רק  הם  לעבודה  הפסולים  כהן  אצל  כי  נער  כשל  עבה 

 טז( וקול עבה אינו פסול.-בויקרא )כא
סובר   כנער  קולו  היה  ולא  נעורים  חופת  לו  עשתה  שאימו  ומ"ד 

 שהיה לוי וקול עבה הוי בעל מום לכן פירש שאל היה קולו עבה. 
 וקילס הגרי"ז הדברים. 

 מציון מכלל יופי 

איך יתכן שאליעזר היה בן ח' ימים גם במדין וגם  
 במלון והטענה על משה 

דעת  ויהי בדרך במלון ויפגשהו ה' ויבקש המיתו וגו' )ד כד(  
הרי"ף והרמב"ם )פ"ב ממילה ה"ח( שרק ביום הראשון והשלישי  
למילה התינוק כואב ומסוכן אבל ביום השני למילתו אינו מסוכן  
)דלא כרש"י בשבת קלד: שאף בשני מסוכן(, וברש"י בנדרים )לב.( 
ובר"ן   למילתו  שמיני  זה  היה  למלון  משה  הגיע  שכאשר  כתוב 
)שם( כתב שכשהגיע למלון היה צריך משה למולו למרות שעדיין  
דרך   וקצת  למצרים  קרוב  זה  היה  כי  למצרים  הגיעו  ולא  דרך  יש 
וע"ע בגמ' שם שמשמע שמבחינת הזמן כבר קודם   אינה סכנה, 

 שיצאו ממדין היה ראוי למולו ורק מפני סכנת הדרך לא מלו. 
והקשה בספר נחלת יעקב איך יתכן לומר שבהגיעם למלון היה בן  
מדין   בין  הדרך  דזו  ימים  ג'  היתה  המלון  עד  הדרך  הרי  ימים  ח' 
אחר   שלכן  בר"ן  כמבואר  למצרים  סמוך  היה  והמלון  למצרים 
היה   נמי  קודם שיצאו ממדין  והרי  דרכים  המלון לא היתה סכנת 
ימים   ג'  אחר  וכיצד  ימים  ח'  בן  היה  שכשיצאו  כלו'  למול  ראוי 

 פרש"י שהיה בן ח' ימים ועיי"ש שתירץ דבר דחוק. 
יתרו )יח א( כתב שהר האלוקים היה  -ונראה שהנה הרמב"ן בפר' 

האלוקים   בהר  חתנו  צאן  רועה  היה  משה  שהרי  למדין  קרוב 
להר   המשיך  במלון  משה  שהיה  שאחר  מבואר  ובפסוקים 
האלוקים ופגש את אהרן וא"כ הרי שהיה המלון בין הר האלוקים  
למדין והרי שהיה קרוב למדין והדרך מהמלון למצרים נמי היתה 
קצרה כדכתב הר"ן שמה"ט יכל למולו במלון ולא תהיה לו סכנת 
ימים   ג'  היתה  לא  למצרים  ממדין  שהדרך  בהכרח  וא"כ  הדך 

 כהבנת הנחלת יעקב.
ושלישי   ראשון  בימים  שרק  כמ"ד  דקאי  כאן  לפרש  יש  ולפי"ז 
והדרך   סכנה  בו  אין  למילה  שני  יום  אבל  סכנה  איכא  למילה 
הדרך   באמצע  מלון  והיה  ימים  מג'  פחות  היתה  למצרים  ממדין 
ויש להעמיד כדברי רש"י בנדרים שבעת צאתן ממדין היה בן ח'  
סכנה   הראשון  דהיום  יכול  אינו  כעת  שלמלו  משה  וחישב  ימים 
ולא יוכל לצאת לדרך ואם ימולו וימתין יום אחד ויצא ביום השני  
יהיה   השלישי  שביום  כך  אחד  מיום  יותר  הדרך  דהא  א"א  נמי 
בדרך וא"כ יצטרך להמתין עד סוף יום ג' ולצאת והקב"ה אמר לו  
לצאת מיד לכן יצא מיד והגיע למלון בסוף היום הראשון דהדרך  
למלון לא היתה ג' ימים וכאשר הגיע למלון בסוף היום הראשון  
השמיני   היום  סוף  זה  דהיה  שתחשך  קודם  מיד  למול  יכול  היה 
ימי המילה   יגיע הלילה חשיב שני למילה שהרי  וכאשר  למילה 
ילך   ולמחרת  במלון  בלילה  ישן  וא"כ  לעת  מעת  תלויים  אינם 
יגיע   היום  אותו  ובסוף  מסוכן  אינו  למילה  השני  היום  שהרי 
במצרים   כבר  יהיה  מסוכן  שוב  שהוא  השלישי  וביום  למצרים 
ולפי"ז אתי שפיר שהן   כך כעס עליו הקב"ה,  ומכיון שלא עשה 

 במדין והן במלון היה בן ח' ימים. 
אך אכן קשה מדוע באמת משה לא עשה כך הרי בכך היה גם מל  
משה   שהבין  לומר  וצריך  להתעכב,  צריך  לא  וגם  בזמנו  אותו 
וא"כ אם מל בסוף היום השמיני היום   שהימים הינם מעת לעת 
השני למילה שאינו סכנה אינו מתחיל מיד כשנעשה לילה אלא  
דהוי   למחרת  ללכת  יכול  אינו  ושוב  שעות  וארבע  עשרים  לאחר 

 ראשון למילה אלא יצטרף להתעכב וזאת לא רצה לכן לא מלו. 
 חת"ס )שבת קלד: 
 ד"ה ביום(

 הרבנית הצדקנית לע"נ  מוקדש  
 ע"ה ויקטוריה נעמה  תב חנה מרת

 ת.נ.צ.ב.ה.
 

 לע"נ מוקדש  
 ע"ה חנה  תב מסעודה

 ת.נ.צ.ב.ה.
 
 


